

القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة

# لَمۡحَاتُ عِلْمِیّـــُّةُ وَقُطُوفُ قَفْسِیرِیّةُ تَفْسِیرِیّةُ

د. محمد دودح

الباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

## المُقَدِّمَة

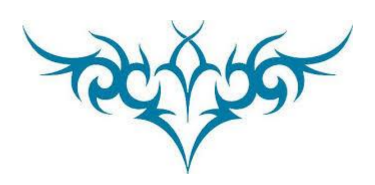
لا خلاف في المنهج بين مفسري اليوم للآيات الكونية ومفسري الأمس؛ سوى تَجَلِّي بعض خفايا الخليقة بعد اكتشاف المنظار والمجهر وتطور وسائل الرصد، لتسطع البينة على أن هذا القرآن هو الحق، ولو كان مُفَسِّري الأمس مُعَاصِرِين لَسَارَعُوا إلى تفسير الآيات الكونية بالحقائق العلمية، فقد فاضت كتبهم ومن سار على دربهم بوجوه من الإعجاز في القرآن الكريم.

قَالَ الْفَخر الرازي: ""كَانَ عمر بن الحسام يقْرَأ كتاب المجسطي على عمر الْأَبْهَرِيّ فَقَالَ لَهما بعض الْفُقَهَاء يَوْمًا: مَا الَّذِي تقرأونه؟ فَقَالَ الْأَبْهَرِيّ أفسر قَوْله تَعَالَى {أفلم ينْظرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقهم كَيفَ بنيناها} فَأنا أفسر كَيْفيَّة بنائها، وَلَقَد صدق الْأَبْهَرِيّ فِيمَا قَالَ؛ فَإِن كل من كَانَ أكثر توغلا فِي بحار الْمَخْلُوقَات كَانَ أكثر علمًا بِجلَال الله تَعَالَى وعظمته"، والمجسطي هذا كتاب قديم في الفلك والرياضيات ألفه بطليموس حوالي عام ١٤٨م في الاسكندرية، وترجمه إلى العربية حنين بن إسحاق العبادي في عهد المأمون حوالي عام ٢٧٨م، فما بالك بالمجلدات اليوم المزدانة بمفاخر الكشوف ومآثر العلوم!.

وتأتي الملامح العلمية بعفوية وتلطف لا يلفت عن غرض الإيمان، ولا مجال لاستنباط وجه علمي بمعزل عن تفهم بديع أساليب البيان، والخشية من تغير الحقائق العلمية مع الزمن حرص محمود؛ لكن الحقائق ثوابت لا تتغير مع الزمن كظلمة البحر العميق، والقول بأن الاجتهاد قد يصيب وقد يخيب صحيح؛ ولكن حرص المتضلعين بعلوم اللغة والشريعة والطبيعة كفيل بالتصويب.

والتفسير بالعلوم يُوضِّح ما انتظرته الأيام ليتجلى ويسطع ويتحقق وعد جازم: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ. وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ ابِعْدَ حِيثٍ ﴾ ص: ٧٨و ٨٨، ﴿سَثُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَنَهِيدٌ ﴾ ١ ٤ فصلت: ٥٥، ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٧ النمل: ٥٩، ﴿وَكَذَّبَ الْمَعْوَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ الأنعام: ٢٦ و ٢٧، ﴿لِلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعَافُولُ وَهُو الْحَقُ قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ. لِكُلِّ ثَبَإٍ مُسْتَقَرِّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ١ الأنعام: ٢٦ و ٢٧، ﴿لِلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعَلَمُونَ ﴾ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ قَلْوُلُولُ كَيْفُ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ١٠ يونس: ٣٩، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْلِ لَيْعَلَمُونَ وَلَمَا لَمْ يُحْرِيفُولُ وَلَمُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُمْ بُوكِيلٍ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ١٠ يونس: ٣٩، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْلِ لَكُولُ لَكُولُ لَهُمْ أَلَالُمُونَ وَلُولُولُ مِنْ قَبْلُهُمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ١٠ يونس: ٣٩، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْلُ

د. محد دودح



<sup>·</sup> فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٥٤).

موسوعة ويكيبيديا والشبكة الدولية.



## الفَقْرَة Paragraph

كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ إِنَيْهِ تُرْجَعُونَ. هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اللّهُ وَكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ لا البقرة: ٨ ٢ و ٢٩.

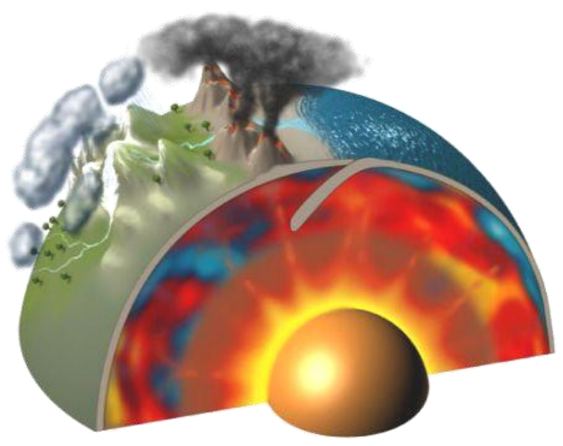
كَلِمَات إِرْشَادِيَّة keywords كَلِمَات إِرْشَادِيَّة كَلُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا﴾، ﴿ثُمَّ اسْتُوَى إِلَى السَّمَاءِ﴾، ﴿فُسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ﴾. ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا﴾، ﴿ثُمَّ اسْتُوَى إِلَى السَّمَاءِ﴾، ﴿فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ﴾. تَرْجَمَة (تَفْسِيريَّة) Translation

He is the One who created for you all what is inside the earth, then turned to the (local) sky and fashioned it as seven (specific) heavens (layers), and He is fully aware of all things.

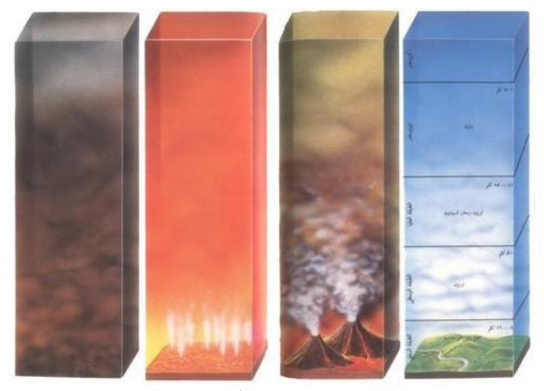


# لمَحَات بَيَانِيَّة وعِلْمِيَّة

#### **Eloquent & Scientific Hints**

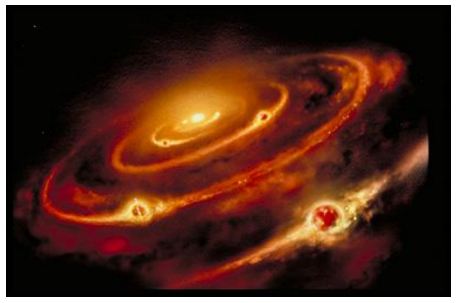


قد نال لفظ (الأرض) ولفظ (السماء) كبير اهتمام في القرآن الكريم؛ وتنوعت دلالة كل منهما وفقًا لقرائن السياق، وفي قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ﴾؛ المُتبادر في ضوء المعارف الحديثة أن الأرض لم تكن مُشَكَّلة طبقات؛ ثم تَشَكَّلت جميع طبقاتها الداخلية قبل تَشَكُّل الجو إلى طبقات كذلك؛ تهيئة للإنسان القادم من بعد، وهذا يعني أن الغلاف الصخري للأرض تَشَكَّلَ أثناء تَشَكُّل الغلاف الجوي؛ والقرينة هي: ﴿خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا﴾، فلم يقل: (خلق لكم الأرض) بل (ما فيها)، ولفظ (جَمِيعًا) يوافق طبقيتها في مقابل التصريح بطبقية سماء الأرض، ولا تبعد تلك الدلالات إذن عن وصف العالم المَحَلِّي للأرض والجو المُحِيط، والترتيب في مقام الخلق دلالته أن السطح الصخري للأرض المماثل للفراش المبسوط تَشْكَل مع الجو المحيط كالبناء عقب تشكل جرم الأرض، فلم يكن لها سطح للتصريح بضرورة النظر: ﴿إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ ١٨ الغاشية: ٢٠.

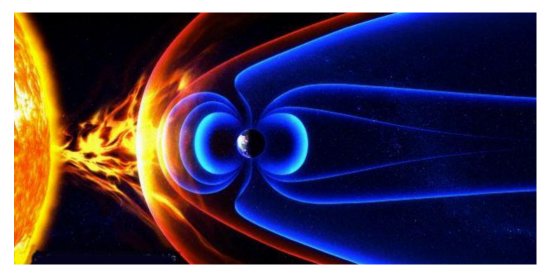


تشكل الجو من دخان البراكين العملاقة؛ ومع تبرد سطح الأرض انقشع الدخان وتحول الجو إلى طبقات.

والتعبير: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾؛ صريح بأن الجو الأولي كان قاتمًا مفعمًا بالدخان الكثيف، وهو يعكس حالة الالتهاب الشديدة للأرض قبل تشكل سطحها نتيجة براكين أولية عملاقة أطلقت ذلك الدخان الكثيف، وهذا يؤكد أن الجو تشكل مع الغلاف الصخرى للأرض، ويعنى أن جعل الرواسى وتسوية الجو طبقات حدث واحد.



وتُحَاكِي النصوص التَّصَوُّر العلمي بأن أصل الشمس وتوابعها غيمة سديمية Solar Nebula، انفصلت أجزاء؛ وتحت تأثير جاذبية كل منها تكدَّست المادة فَتَوَلَّدت حرارة سَبَّبَت التهاب سَطْحَي الأرض والقمر قبل التَّبرُّد والاستقرار، والوحدة التي جمعت لبنة من معمار الكون في الأصل وهي النظام الشمسي؛ تصلح للتفهم بوحدة الكون كله في الأصل، ويؤيد وحدة الكون في الأصل البيان المُرتَّب المراحل في مقام الخلق: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَاتَتَا رَتُقًا فَفَتَقْتُنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَي أَفَلَا يُوْمِنُونَ. وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَى السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ ١٢ الأنبياء: ٣٠-٣٢، فُتِق الثوب وبقي النسيج لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ. وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ ١٢ الأنبياء: ٣٠-٣٢، فُتِق الثوب وبقي النسيج وحدة الأصل؛ إلكترون وبروتون ونيوترون هي اللبنات الأساسية لكل الأجرام الفلكية بالكون.



ودلالة المصابيح في التعبير: ﴿وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ﴾ ١ ؛ فصلت: ١ ١ ؛ فسرها القرآن الكريم بالرجوم والشهب: ﴿وَلَقَدْ رَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعْلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ ﴾ ١ ٢ الملك: ٥، ﴿وَلَقَدْ جَعْلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَالشهب: ﴿وَلَقَدْ رَيَّنَا السَّمَاءَ الدُنْيَا مِصَابِيحَ وَجَعْلْنَاهَا رَجِيمٍ. إِلَّا مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مُبِينٌ ﴾ ١ الحجر: ١ - ١ ، ووظيفة الحفظ في التعبير: ﴿مِصَابِيحَ وَحِفْظًا ﴾؛ بيان لنعمة مُماثلة تشارك الشهب في الزينة والحفظ من أخطار الفضاء الخارجي، ولم يُعرف إلا حديثًا أن الغلاف المغناطيسي هو سبب تلألؤ الأضواء القطبية الخلابة؛ وأنه يحفظ الحياة على الأرض من خطر الرياح الشمسية، والسياق إذن يتعلق بالجو لا الفضاء الخارجي، وليس التلطف في البيان إلا لإيصال حقائق مُدَّخَرَة لقادم الأيام بلا صدام مع معارف الأولين يلفت عن غرض الإيمان بوحدانية القدير والاستعداد ليوم الرحيل.



وفي التمثيل للأرض الأولية والجو بعقلاء مُكَلَّفِين: ﴿فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ﴾؛ دلالة على أن الدخان كان يتبدد ولا يرافق الأرض في سيرها بمدارها حتى استقر وتحول لطبقات وأصبح سقفًا محفوظًا، فالإتيان لازمه الحركة؛ وهي تعود على الأرض والجو المحيط، والتعبير (انْتِيًا) و(أَتَيْنَا) يعنى ملازمة الحركة أي معًا، وتوجيه الأمر لهما معًا يفيد عدم التلازم إلى أن صدر هذا الأمر؛ مما يتفق مع المعرفة حديثًا بتبدد الجو الأولي خلفها.

| a + 11                                                      | a Chr. All                     | Section 3 and on a                           | 1     |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------|-------|
| الخصائص                                                     | الارتفاع                       | اسم النطاق أو الطبقة                         | العدد |
|                                                             | (فوق مستوى سطّح البحر)         |                                              |       |
| يحوي ٨٥ % من كتلة الجو، ويقل الضغط بالارتفاع وكذلك درجة     | من ٦ كم عند القطبين إلى ١٨ كم  | الطبقة المناخية Troposphere                  | 1     |
| الحرارة لتبلغ ٢٠ درجة مئوية تحت الصفر عند قمته، ويختص       | عند خط الاستواء.               | (نطاق التغيرات الجوية)                       |       |
| بالرياح والسحب.                                             |                                | (2: 3, 5 )                                   |       |
| تقوم طبقة الأوزون بحجب نسبة كبيرة من الأشعة فوق البنفسجية   | ٥٠ كم، وتتخللها طبقة الأوزون   | الطبقة فوق المناخية Stratosphere             | ۲و۳   |
| الضارة، وينخفض الضغط الجوي حتى يصل إلى ١٠٠٠ ضغط جوي         | على ارتفاع بين ٢٠ و٣٠ كم.      | تَتَخَالَهَا طَبِقَهُ الأُورُونِ Ozone Layer | Ť     |
| عند قَمة النطاق.                                            |                                | , 2333 . V                                   |       |
| يشَّارك في الحماية من النيازك، ودرجة الحرارة أعلاه حوالي ٩٠ | ۵۰ – ۵۵ کم                     | النطق المتوسط Mesosphere                     | £     |
| درجة منوية تحت الصقر.                                       | ·                              |                                              |       |
| ترتفع أعلاه درجة الحرارة، وتحدث فيه ظاهرة الشَّفق القطبي،   | يبلغ ارتفاع أكثر من ٥٠٠ كم،    | النطاقي الحراري Thermosphere                 | ەو ۲  |
| ودوره مهم في الاتصالات اللاسلكية لأنه يعكس موجات الراديو، " | ونطَّق التأين حوالي ٤٠٠ كم.    | بِتَخْلِلُهُ نَطْقَ الْتَأْبِنِ Ionosphere   | ~     |
| ويعقبه النطاق الخارجي Exosphere الذي يصل الكثر من           |                                | ,                                            |       |
| ١٠٠٠ كم؛ لكن الهواء يكد يكون منعما لدرجة أن تنطلق           |                                |                                              |       |
| ذرة غازية عند أسفله نحو ١٠ كم قبل أن تصطدم بذرة غازية       |                                |                                              |       |
| أخرى؛ ويتزايد التخلخل إلى أن يتصل بالفضاء الخارجي (*).      |                                |                                              |       |
| يقوم بدور الحماية من الرياح الشمسية الخطيرة.                | يمند لحوالي ٥٠ ألف كم، وارتفاع | نطاق الغلاف المغناطيسي                       | ٧     |
|                                                             | الحزام الداخلي حوالي ٢٠٠٠ كم.  | Magnetosphere                                |       |

(\*) موسوعة ويكيبيديا العالمية والشبكة الدولية.

الطبقات الوظيفية للغلاف الجوي: أربع طبقات رئيسة يتخللها طبقتين فرعيتين؛ بالإضافة إلى الغلاف المغناطيسي.

وفي سياق وصف الجو ظاهر دلالة التعبير: ﴿فُسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ﴾، ونظيره: ﴿فُقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ﴾؛ هو تكونه من طبقات، وطبقية الجو لا تميزها عين فناسبها التعبير بالإبهام: (وَمَا بَيْنَهُمَا)؛ وعود الضمير في الكلمتين (فَسَوَّاهُنَّ) و(فُقَضَاهُنَّ) إلى غير مذكور، والتعبير: (وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا)؛ صريح في أن كل طبقة جوية تتميز بخصيصة نافعة، بخلاف السموات العلى التي لا تتميز كل منها سوى بزيادة في الأبعاد والمكونات من عناقيد الأجرام السماوية، ورغم ما ذكره المفسرون من أن العدد (سَبْعَ) قد لا يعني ظاهره ؛ فطبقات الجو بالفعل سبع، أربع طبقات رئيسة تتخللها طبقتان فرعيتان، والمجموع ست طبقات؛ بالإضافة للغلاف المغناطيسي الذي يحمينا من الرياح الشمسية الخطيرة، وتمتد الطبقة الأخيرة حيث يوجد هواء Exosphere إلى أكثر من ١٠٠٠ كم، ولكن لا يكاد يكون لها تأثير يُذكر، ورد في الموسوعة العالمية: "تُصبح جزيئات الهواء نادرة الوجود في طبقة إكسوسفير إلى حد إنها تُعد غير موجودة، فمثلاً عند أسفلها من الممكن أن تنطلق ذرة غازية نحو ١٠ كيلومتر قبل أن تصطدم بذرة غازية أخرى"".

قال الدكتور فؤاد دمشقي: "قد وضعت تصانيف عديدة للغلاف الجوي ولكن القرآن الكريم صنف طبقات الغلاف الجوي.. بحسب الوظيفة، وبالرجوع إلى طبقات الجو المكتشفة حديثاً نجد فقط سبع طبقات وظيفية متمايزة" ، وقال عدنان أوكطار: "كلمة (السماوات).. تستعمل للإشارة إلى السماء فوق الدنيا (الملاصقة للأرض)؛ كما تستعمل للالالة على الكون بأكمله، ومع الأخذ بالدلالة الأولى للكلمة يُمكن أن نرى أن الغلاف الجوي يتكون من سبع طبقات، وبالفعل فإنه يتكون من طبقات مختلفة تقع فوق بعضها البعض، وبالإضافة إلى ذلك فإن الغلاف الجوي يتكون؛ تماماً كما يصف القرآن الكريم، من سبع طبقات بالتحديد..، وهذه الطبقات تختلف في خصائصها الفيزيائية وفي ضغطها وأنواع الغازات الموجودة فيها (إذن)... هناك إعجاز آخر.. وهو قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرُهَا﴾؛ وبكلمات أخرى فإن الله جعل لكل سماء مهمة، وهذا صحيح.. فإن لكل واحد من هذه الطبقات وظائف حيوية لخير البشرية ولكل الكاننات الحية التي تعيش على الأرض، كل طبقة لها وظيفة معينة تتراوح بين تكوين المطر إلى الحماية من الإشعاعات الضارة وعكس موجات الراديو وحماية الأرض من آثار النيازك الضارة".

موسوعة ويكيبيديا العالمية.

<sup>ُ</sup> د. فؤاد دمشقي؛ مقال بعنوان: "معجزة طبقات الغلاف الجوي السبع"، موقع د. فؤاد دمشقي.

عدنان أوكطار واسمه القلمي هارون يحيى؛ المعجزات القرآنية، مؤسسة البحث العلمي في تركيا (ص٢٦).

وتؤيد المعارف العلمية الحديثة أن الأرض كانت جسما ملتهبا قبل تكون سطحها، وأن غلافها الجوي قد تشكل من دخان الالتهاب؛ وتضيف الدلالة على أن القمر كان جسما ملتهبا كذلك مزيدا من الإيضاح لتاريخ الكوكبين التوأم، يقول العلي القدير: ﴿وَجَعْلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهالِ وَاللَّه على وجه أن العلي القدير: ﴿وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَالقمر؛ فيكون المعنى أن القمر كان جسما ملتهبا قبل أن يبرد سطحه ويُمحى إشعاعه الذاتي، بينما كانت الشمس الأولية معتمة فأصدرت الضياء، قال الشوكاني: "أفَمَحُوننا آيةَ اللَّيْلِ) أَيْ: طَمَسْنَا نُورَهَا، وَقَدْ كَانَ الْقَمَرُ كَالشَّمْسِ فِي الْإِنَارَةِ وَالضَّوْءِ..، (وَجَعَلْنا آيَةَ النَّهارِ مُبْصِرَةً) أَيْ: جَعَلَ سُبُحَانَهُ شَمْسَهُ مُضِينَةً تُبُصَرُ فِيهَا الْأَشْيَاءُ"، وقال أحمد حطيبة: "فالله جعل الليل آية وجعل النهار آية، وجعل آية النهار القمر، قال: (فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ)، يعني محا من القمر نوره، وعلماء الفلك يقولون: كان القمر.. مُشتعلاً مُتوهجاً كالشمس، قالوا ذلك الآن، وقالها قبلهم ابن عباس قبل ألف وأربعمائة سنة؛ قال ذلك كان القمر مضيئاً كالشمس فمحا الله عز وجل النور الذي كان فيه، قال الله: (وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ مُشْصِرةً هذه الآية..: "كان القمر مضيئاً كالشمس فمحا الله عز وجل النور الذي كان فيه، قال الله: (وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالْنَا قَلْ ذَلِكَ الْنَالُ وَجَعَلْنَا اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ وَالْمَا عَلْ ذَي عينين" أَلَيْ وَجَعَلْنَا اللَّيْلُ وَجَعَلْنَا اللَّيْلُ وَجَعَلْنَا اللَّيْلُ وَالْمَاهُ اللَّهُ مَانِ الْمَاسِ فَيْلُ اللهُ عَلْدَا عَلْمَا عَلْ اللهُ عَلْ وهِ عنين " لا الله اللهُ الله

ولا يأبى لفظ (السموات) إنزاله على آفاق الأجرام الفلكية الممكنة المشاهدة بالعين المجردة والمناظير وفق قرائن السياق؛ للأمر الصريح بتوجيه النظر إلى ما فيها: ﴿قُلِ انْظُرُوا مَاذًا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ١ يونس: ١٠١، قال ابن عاشور: "قد عدَّ الله تعالى السماوات سبعًا وهو أعلم بها وبالمراد منها، إلا أن الظاهر الذي دلت عليه القواعد العلمية أن المراد من السماوات (آفاق) الأجرام العلوية العظيمة..، ويدل على ذلك أمور؛ (أحدها): أن السماوات ذُكرت في غالب مواضع القرآن مع ذكر الأرض..؛ فدل على أنها عوالم كالعالم الأرضي..، (ثانيها): أنها ذُكرت مع الأرض من حيث أنها أدلة على بديع صنع الله تعالى؛ فناسب أن يكون تفسيرها (آفاق) تلك الأجرام المشاهدة" أ، وقي مقابل بيان تعدد "المراد من السماوات السبع (الغلَى).. مجموعات النجوم (أي البروج) المتطابقة طبقة بعد طبقة "، وفي مقابل بيان تعدد الآفاق العلوية ذُكرَت الأرض بالإفراد لأن الأوصاف قائمة على المشاهدة بالنسبة للمخاطب الأرضي.

وفي سياق التذكير بخلق الله تعالى للكون المنظور؛ ورد التعبير: ﴿تَنْزِيلًا مِمَنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَمَاوَاتِ الْعُلَى} ، ٢ طه: ٤، ولفظ (الْعَلَى) على وزن (افعل)؛ وهذه إحدى صيغ التفضيل، وتقتضي شيء أعلى من آخر، فأفادت إنن صيغة (الْعُلَى) وجود (سماء دنيا) تفارقها في التركيب وتماثلها في التكون من طبقات؛ وقد ضُمَّت في التعبير مع الأرض، قال مجد سيد طنطاوي: "قَدَّمَ خلق الأرض على خلق السماء لأن الأرض أقرب إلى المخاطبين وانتفاعهم بها أظهر" ' و وفصل بينهما بالهواء ' ' ، وتلي التنكير التفصيل: ﴿لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْمُرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَى ﴾ ٢ طه: ٦ ، وما بين الأرض والسموات الْعُلَى التي ابتدأ بها النظم في سياق ترتيب المُؤس وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا التعرية لتُمَهِدُه ليصبح تربة الخلق ليس إلا الغلاف الجوي للأرض، وما تحت الثرى الذي سَخَّرَ المُبْدع القدير عوامل التعرية لتُمَهِدُه ليصبح تربة صالحة لتكاثر النباتات قبل مجيء الإنسان ليس إلا الغلاف الصخري، وترتيب خلق الكون المنظور إذن؛ هو على النحو التعير: سموات كونية عُلَى، ثم جميع الطبقات الداخلية للأرض، ثم الغلاف الجوي ومعه الغلاف الصخري، والتعبير: ﴿وَمَا يَوْكَ لكُ أُوسِيَ مِنْ فَوْقِهَا ﴾؛ صريح بأن السطح الصخري المُمَيَّز بالجبال قد تشكل فوق الأرض الأولية، وهذا يؤكد لك أن التعبير: ﴿الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْض جَمِيعًا ﴾؛ يعني في الترتيب هنا جميع الطبقات الداخلية للأرض.

أي على الشوكاني؛ فتح القدير، دار ابن كثير دمشق، الطبعة الأولى؛ ١٤١٤هـ (١٣ ٢٥٣).

عبين حي معروسي من سير دروس مفرغة نشرها موقع الشبكة الإسلامية، ورقم الجزء هو رقم الدرس، والصفحات ترقيم المكتبة الشاملة (١١١٩).

<sup>^</sup> محمد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١/ ٣٨٠).

مجد بن أحمد أبي زهرة؛ زهرة التفاسير، دار الفكر العربي (١/ ١٨٩).

<sup>&#</sup>x27;' محمد سيد طنطاوي؛ التفسير الوسيط، دار نهضة مصر بالفجالة القاهرة، الطبعة الأولى؛ ١٩٩٧ و١٩٩٨ (١١ ٧٢).

<sup>&</sup>quot; محمد سيد طنطاوي؛ التفسير الوسيط، دار نهضة مصر بالفجالة القاهرة، الطبعة الأولى؛ ١٩٩٧ و١٩٩٨ (١٩ ٢٠٢).

ودلالة التعبير: ﴿وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا﴾ ١٤فصلت: ١٦، نظيرها: ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعْلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ﴾ ١٢الملك: ٥، والزينة تمثيل يعني توهج أجسام ملتهبة مضيئة في الليل كمصابيح البيت، والضمير في: ﴿وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ﴾ عاند على آخر مذكور؛ وهو: ﴿مَصَابِيحَ﴾، ووصفها بأنها ﴿رُجُومٍ﴾ صريح في استبعاد إنزالها على الأجرام السماوية في الفضاء وقصرها على النيازك والشهب في الجو تذكيرًا بنعمة دفع الجو لأخطار سماوية تَتَرَصَد، وفي الاصطلاح العلمي إذا بلغ الحجر الفضائي سطح الأرض يسمى نيزك، وإذا سقطت حصيات الفضاء ودخلت الجو تحترق نتيجة الاحتكاك بالهواء وتُضِيء سماء الأرض فتسمى شهب، وخطر الرجم بالدقائق الفضائية قائم لكل عابر بالجو وفي أفق الكواكب؛ لكن بروج السماء أي تجمعات النجوم أمل بعيد للمسافات الشاسعة وسرعة الانتقال المحدودة، والتصريح بالشهب لرجم الشياطين يؤكد تفسير لفظ (مصابيح) بالشهب: ﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلنَّاظِرِينَ. وَحَفِظْنَاهَا مِنْ كُلِّ شَيْطُن رَجِيمٍ. إلَّا مَن اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شَهَابً مُبِينٌ﴾ والحجر: ١٦-١٨، ﴿وَأَنَا لَمَسْنَا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلْنَتُ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا. وَأَنًا كُنًا نَقْخُهُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعِ الْآنَ يَجِدُ لَهُ شَهِابًا رَصَدًا﴾ ٢٧الجن: ٨و ٩، ولفظ (لَمَسْنَا) يشير إلى السماء القربي الملاصقة فيعني الجو.

والأمر صريح بإمكان توجيه النظر إلى ما في السموات الغلّى: ﴿قُلِ انْظُرُوا مَاذًا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ ١٠ يونس: ١٠١، وأشكل على بعض الفضلاء فخالفوه وقالوا إن الكون كله هو (السماء الدنيا) ولا يمكن النظر لبقية السماوات، ومرد الإشكال إلى التوهم بأن التعبير تمثيلا بالمصابيح يعني النجوم الثوابت لتوهجها، ولكن المحققون قد دفعوا هذا الوهم، وقالوا بأن النجوم ثوابت في مواقعها لا ينقص عددها؛ وإنما المُراد هو الشهب دونها في جو الأرض، قال الألوسي: "إطلاق الرجوم على النجوم وقولهم رمى بالنجم يُحتمل أن يكون مبنياً على الظاهر للرائي، كما في قوله تعالى في الشمس: ﴿تَقُرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِنَةٍ﴾، وهذه الشهب ليست هي الثوابت؛ وإلا لظهر نقصان كثير في أعدادها، بل هي جنس آخر غيرها يحدثها الله تعالى ويجعلها رجوما للشياطين، ولا يأباه قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ زَيّنًا السّمَاءَ الدُنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً لَلشّيَاطِينِ﴾؛ حيث أفاد أن تلك المصابيح هي الرجوم بأعيانها؛ لأنا نقول كل نير يحصل في الجو العالى فهو مصباح لأهل الأرض..، والشهب من هذا القسم؛ وحينئذ يزول الإشكال"١٠.

وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّا زَيَنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكَوَاكِبِ. وَحِفْظًا مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ. لَا يَسَمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ. لَا يَسَمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ جَاتِبٍ. دُحُورًا وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ. إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ ١٠-١٠؛ التخصيص بالكواكب قَيَّد تعبير ﴿السَّمَاءَ الدُّنْيَا ﴾ بأفق الكواكب؛ فأفاد أنها أقرب الأجرام السماوية دون عناقيد النجوم.

وكما لا يأبى لفظ (السموات) حمله على آفاق الأجرام الفلكية؛ لا يأبى كذلك حمله على طبقات الجو، والعبرة بالقرائن، ولا يأبى كذلك لفظ (السماء) حمله على الجوحيث تصريف تيارات الرياح والسحاب وحيث تُحلِق الطيور، أو أي شيء في العلاء بالنسبة للمُخاطب على سطح الأرض؛ كالسحاب أو فرع شجرة أو حتى سقف بيت، ودليلك المُرشد هو السياق، قال ابن باز: "ذكر جماعة من المفسرين. في هذه الآية: ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ السَمَآءِ مَآءً﴾ ٢ البقرة: ٢٠؛ أن المراد بالسماء هنا هو السحاب، سمي بذلك لعلوه وارتفاعه فوق الناس، ومن هذا الباب أيضًا قوله تعالى: ﴿مَن كَانَ يَظُنَ أَن لَن يَنصُرَهُ الله فِي الدُنْيَا وَالآخِرة فَلْيَمْدُدْ بِسَبَب إِلَى السَمَآءِ ثُمّ لْيَقْطَعُ فَلْيَنْظُرْ هَلْ يُدْهِبَن كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ٢ ٢ الحج: ١٠ والأم الله المفسرون معناه فليمدد بسبب إلى ما فوقه من سقف ونحوه، فسماه سماء لعلوه بالنسبة إلى ما تحته، ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿الله مُن الله مَثَلاً كُلِمَةً طَيبَةً مَشْبَرةٍ طَيبَةٍ أَصْلُهَا تَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَمَآءِ ﴾ ١٤ إبراهيم: ٢ الباب قوله هنا ﴿فِي السَمَآءِ ﴾ أي في العلو ١٠. والأدلة في هذا الباب في كلام الله تعالى وكلام رسوله مجد على وكلام المفسرين وأنمة اللغة على إطلاق لفظ السماء على الشيء المرتفع كثيرة "١٠.

وإن صح حمل النفاذ من أقطار الأرض وما يحيط بها من آفاق محلية؛ فقد رُفع الإشكال في فهم النبأ: ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْنَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فَانْفُذُوا لَا تَنْفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَانِ ﴾ ٥ الرحمن: ٣٣.

۱ً شهاب الدين محمود الألوسي؛ روح المعاني، المحقق علي عبد الباري، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى؛ ١٤١٥هـ (٧٧ ٢٧٢).

<sup>&</sup>quot; السموات الغيبية في روايات المعراج علمها عند ربي؛ وتمنع تفاصيلها أن تدخل في الكيانات الحسية المشاهدة فوقنا، وسبيلها إذن التفويض إلى علام الغيوب جل و علا.

<sup>1</sup> عبد العزيز بن عبد الله بن باز؛ مجموع فتاوى ابن باز، جمعه وطبعه: محمد بن سعد الشويعر (١١ ٢٥٩).

وتُطالع الدلالة صريحة على أن طبقات الجو تتمايز بتناقص الهواء مع الصعود لتعني أن الفضاء فوقها خلاء من الهواء: ﴿فَمَنْ يُرِدِ اللّهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنّما يَصَعَدُ في السمّاءِ الأنعام: ١٢٥ من المراغي: "أي إن من فسدت فطرته بالشرك وتدنست نفسه بالآثام.. مثله مثل من صعد في الطبقات العليا في جو السماء.. ؛ حتى إذا ما ارتفع إلى أعلى.. شعر بتخلخل الهواء.. فإن هو قد بقي فيها مات.. ، إن الله ضرب مثلا لضيق النفس المعنوي.. بضيق التنفس الذي يجده من صعد بطائرة إلى الطبقات العليا من الجو.. ، سبحانك ربى نطق كتابك الكريم بقضية لم يتفهم سرها البشر، ولم يفقه معرفة كنهها إلا بعد أن مضى على نزولها نحو أربعة عشر قرنا.. من اختلاف الضغط الجوى في مختلف طبقات الهواء، وقد عُلم الآن أن الطبقات العليا أقل كثافة في الهواء من الطبقات التي هي أسفل منها، وأنه كلما صعد الإنسان إلى طبقة أعلى شعر بالحاجة إلى الهواء وبضيق في التنفس نتيجة لقلة الهواء الذي يحتاج إليه.. ، وهذه الآيات وأمثالها لم يستطع العلماء أن يفسروها تفسيرا جليا.. وجاء الكشف الحديث وتقدمت العلوم فأمكن شرح مغزاها وبيان المراد منها" وقال محد رشيد: "يَقِلُ جليا.. وجاء الكشف الحديث وتقدمت العلوم فأمكن شرح مغزاها وبيان المراد منها" وأ؛ وقال محد رشيد: "يَقِلُ الْكُسُبُونُ فِي طَبَقَاتِ الْجَوَ الْغُلْيَا وَيَكُثُرُ بِجِوَارِ الْأَرْضِ لِثِقْلِهِ.. فَهُو أَثْقَلُ مِنْ صِنْوهِ النَيْتُرُوجِين" المراد منها" وقال عمد رشيد: "يَقِلُ المَّسُونُ في طَبَقَاتِ الْجَوَ الْغُلْيَا وَيَكُرُ بِجِوَارِ الْأَرْضِ لِثِقْلِهِ.. فَهُوَ أَثْقَلُ مِنْ صِنْوهِ النَيْتُرُوجِين" المراد منها في المحديث وقد عُلم المواء الذي يفتو المؤلد ال

وفي مقام الخلق يسبق لفظ (السماء) بالجمع والإفراد لفظ الأرض في أغلب المواضع؛ ويستقيم حمله على الفضاء أو الفاق الأجرام الفلكية، ويرد بعد الأرض في خمسة مواضع؛ يستقيم حملها جميعًا على الجو أو طبقاته: (الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَثْرَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً؛ ٢ البقرة: ٢ ٢، (هُو الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ؛ ٢ البقرة: ٢ ٩، (تَنْزيلًا مِمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلَى، ٢ طه: ٤، (اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ) ٢ البقرة: ٢ ٤، (قُلْ أَنْتَكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً ﴾ ٤٠ غافر: ٢٤، (قُلْ أَنْتَكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ. وَجَعَلَ فِيها رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِها وَبَارَكَ فِيها وَقَدَّرَ فِيها أَقُواتَها فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ. ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى رَبُّ الْعَالَمِينَ. وَجَعَلَ فَيها وَبَارَكَ فِيها وَقَدَرَ فِيها أَقُواتَها فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ. ثُمَّ اسْتَوَى إلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَها وَلِلْأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالْتَا أَتَيْنَا طَانِعِينَ. فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَنًا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيلُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ؟ ١٤فصلت: ٩- ٢٠.

ويُمكن فهم الأربعة أيام لخلق الأرض على النحو التالي: ﴿ فَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾؛ أي أوجد الأرض الأولية وأكمل بيضاويتها بعد أن كانت هباء منثورا، والتعبير ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَواسِي مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكُ فِيهَا وَقَدَر فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّمٍ ﴾؛ ووالمات الباطن، فيكون المعنى هو تشكيل القشرة الأرضية، وأما تقدير الأقوات فيعني نشأة الحياة الأولية، ولا يستقيم أن تنشأ حياة قبل أن يتشكل الجو ويتوفر الهواء، ولذا التعبير: ﴿ أُمُّ اسْتَوَى إِلَى السَمَاءِ ﴾ لا يصلح أن يكون تعقيبا على العبارة الدالة على اكتمال الخلق: ويتوفر الهواء، ولذا التعبير: ﴿ أُمُّ اسْتَوَى إِلَى السَمَاءِ ﴾ لا يصلح أن يكون تعقيبا على العبارة الدالة على نشأة الأرض ويتوفر الهواء، ولذا التعبير: ﴿ أُمُ اسْتَوَى إلَى السَمَاءِ ﴾ لا يصلح أن يكون تعقيبا على العبارة الدالة على نشأة الأرض وويها أقُواتَها في أَرْبَعَةٍ أَيَّامٍ ﴾؛ وإنما على العبارة الدالة على نشأة الأرض ويومي خلق الأرض ويكون خلق المحروع يومي خلق الأرض وومي خلق المحروع يومي خلق المحروع أربعة أيام، أي من فترات الخلق السنة إن جاز التعبير عنها بالأيام سوى بالتمثيل؛ حيث لم تكن شمس بعد إلا عند المحموع أربعة أيام، أي من فترات الخلق السنة إن جاز التعبير عنها بالأيام سوى بالتمثيل؛ حيث لم تكن شمس بعد إلا أربعة أيام، أي من فترات الخلق السنة إن جاز التعبير عنها بالأيام سوى بالتمثيل؛ حيث لم تكن شمس بعد إلا أربعة أيام، أي من فترات الخلق الله الأرض وما فيها، كأنه قال: (كل ذلك في أربعة أيام) يريدُ بالمتميّة ألم أن المفسرين، وورد في التفسير الميسرة المورد فيها أرزاق (الأحياء الأولية).. في تمام أربعة أيام؛ ومان خلق فيها رواسي وقدر فيها أقواتها الأراق (الأحياء الأولية).. في تمام أربعة أيام؛ ومان خلق فيها رواسي وقدر فيها أقواتها ألاً ...

<sup>°</sup> أحمد مصطفى المراغي؛ تفسير المراغي، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، الطبعة الأولى، ١٣٦٥هـ - ١٩٤٦م (٨/ ٢٥).

١٦ مح.د رشيد رضا؛ تفسير المنار، الهيئة المصرية العامة للكتاب؛ ١٩٩٠م (١٨ ٤٣٠).

۱۷ أبو العباس شهاب الدين المعروف بالسمين الحلبي؛ الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تحقيق د أحمد محمد الخراط، دار القلم دمشق (۹/ ۵۰۸).

<sup>1</sup> نخبة من أساتذة التفسير؛ التفسير الميسر، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالسعودية، الطبعة الثانية؛ ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م (١/ ٢٧٧).



جوزیف بریستلی Joseph (۱۷۸۲ – ۱۷۶۲) Priestley



كارك فلهلم شيله Carl Wilhelm Scheele كارك فلهلم شيله (۱۷۸٦ – ۱۷۸۲)

كان كارك فلهلم شيله Carl Wilhelm Scheele (۱۷۴۱ - ۱۷۴۱) هو أوّل من اكتشف الأكسجين كغاز مستقلّ، وكان ذلك سنة ۱۷۷۱؛ إلّا أنّه لم ينشر أبحاثه إلّا سنة ۱۷۷۷، وفي سنة ۱۷۷۴ قام جوزيف بريستلي Joseph مستقلّ، وكان ذلك سنة ۱۷۷۱؛ وبشكل منفصل باكتشاف الغاز أيضاً أثناء البحث في آليّة عمليّة الاحتراق.



أنطوان لافوازييه Antoine de أنطوان لافوازييه (۱۷۶۳ - ۱۷۶۳)

وعلى الرغم من اكتشاف الأكسجين؛ إلّا أنّ دوره في الاحتراق لم يكن قد فُ هُمَ بعد، إلى أن أتى أنطوان لافوازييه وعلى الرغم من اكتشاف الأكسجين؛ إلّا أنّ دوره في الاحتراق لمهم للحياة يساعد على التنفس والاحتراق، والم يُعرف أن الهواء طبقة محدودة فوق سطح الأرض إلا عام ١٦٢٨؛ عندما أعلن بليز باسكال Blaise Pascal (١٦٢٦ – ١٦٦٢) أنّ الضغط الجوي يتناقص بالارتفاع؛ ولم يُعرف أن الجو طبقات لكل منها خصيصة تميزه إلا لاحقًا، واصطلحت هيئة الطيران الدولية حديثًا على أن أعلى مستوى للمجال الذي يمكن للطائرات التحليق فيه بأمان دون التعرض لخطر اختناق الركاب نتيجة تخلخل الهواء هو ١٠٠ كم فوق سطح البحر؛ وسمته خط كارمن Karman line، ولا شك إذن أن المعرفة العلمية المُدَخرة خلال التذكير بالنِّعَم والدعوة لوحدانية المُنْعِم سبحانه؛ هي تحقيق لوعد جزم به القرآن الكريم نصرةً للدين الحق: ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ لاكرانهل ٩٣٠.



# قُطُوف تَفْسِيريَّة

#### **Interpretation picks**

في قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ﴾؛ قال أبو زهرة: "السماء. في هذه الآية ما علا وكان كالسقف المحفوظ" ( ، وقال ابن كثير: "ذَكَرَ أَنَّهُ خَلَقَ الْأَرْضَ أَوَلا لِأَنَّهَا بِالْأَسَاسِ ثُمُّ بَعْدَهُ بِالسَّقْفِ" ( ، وفي قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرضُونَ. وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهُسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فِي قَلْكِ يَسْبَحُونَ ﴾ ١ الالآنبياء: ٣٣؛ قال الشوكاني: "مَحْفُوظًا عَنِ الْهَدْمِ وَالنَّقْضِ" ( ، وفال مخلوف: "مصونًا " ' ' أي من التبدد، وفي النظم تمييز بين سماء الأجرام الفلكية كالشمس والقمر؛ والسماء التي وصفت بالحفظ من التبدد، وهي تُطابق الغلاف الجوي الذي بدونه ما نشأت على الأرض حياة؛ خاصة مع النسبة إلى المخاطبين في مقام المَنْ بلفظ ﴿لَكُمْ ﴾، قال ابن عاشور: "وَالسَّقْفُ، حَقِيقَتُهُ غِطَاءُ فَضَاءِ الْبُرْضُ عَلَى جُدْرَانِهِ.، وَأُطْلِقَ السَّقْفُ عَلَى السَّمَاءِ عَلَى طَريقةٍ التَّشْبِيهِ الْبَلِيغِ؛ أَيْ جَعَلْنَاهَا كَالسَقْفُ" " وَأُمَا وَهُو مَا يَبُدُو لِلنَّاظِرِ كَالْفَبَةِ الزَّرْقَاءِ وَهُو كُرَةُ الْهُوَاءِ الْمُحِيطِ بِالْأَرْضِ" ' ، "وَالْمُرَادُ بِالسَّمَاءِ هُنَا إِطْلاقُهُمَا الْعُرْفِيُ عِنْدَ الْعَرَبِ وَهُو مَا يَبُدُو لِلنَّاظِرِ كَالْفُبَةِ الزَّرْقَاءِ وَهُو كُرَةُ الْهُوَاءِ الْمُحْرَابِ النَّاتِلَةِ الْمَنْ الْمَاءِ وَلُولَةِ الْمُولَاقِةُ المَّنْ وَلَهُ اللَّهُ مَاءُ فِي مَشَابِهُ مَنْطُ الْكُرَةِ الْمُولَاقِ الْمَاءُ وَلَى الْمُعْجِرَابِ النَّاتِ الْمَاء إلَى .. وَهُو الْوَقَائِةُ مِنَ الْمُحْرَالِ النَّاتِلَة عَنْ الْمُولِيَة الْمَالِقُ الْمُولَاقِ الْمُعْجِرَاتِ الْمُعْرَابِ النَّوْلِيَة مِنْ الْمُعْرَابِ الْمُعْجِرَابِ الْمُعْجِرَابِ الْمُعْجِرَابِ " . ، وَهَذَا كَقُولُهِ... ﴿ وَهُو الْوَلَائِةُ مِن الْمُؤْمِلُ وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرَضُونَ ﴾.. ، وهُو الْوقَائِة مِنَا السَّمَاء مِنْ عَلَيْقِ اللللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْجَرَابُ الْمُعْجَرَابُ الْمُعْجَرَابُ .. ، وَهُوا الْوَقَائِمَ عَلَى الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الللَّهُ فِي الْوَالْمُ الْمُعْرَابِ اللْمُعْرَابُ اللللَّهُ الْ

قال ابن بشير: "قوله تعالى: ﴿هُو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعا ثم استوى إلى السماء فسواهن سبع سموات ﴾ .؛ تفصيل هذه الآية في قوله تعالى: ﴿قُلْ أَنْتُكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعُلُونَ لَهُ أَنْدَادًا فَيُهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْيَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ. ثُمَّ اسْتَوَى لَهُ الْعَالَمِينَ. وَجَعَلَ فِيهَا وَلِكُرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالْتَا أَتَيْنَا طَابِعِينَ. فَقَصَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالْتَا أَتَيْنَا طَابُعِينَ. فَقَصَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى إِلَى السَّمَاءِ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ لا الْفَصلَتِ: ٩-١٢" ﴿ ، وقال الطبري: "عَنْ مُجَاهِدٍ فِي قَوْلِهِ: ﴿هُو الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ أَلْكُ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ لا المَعْرَاءِ؛ وَهُو الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي التفسير الله عَنْ يَقُولُ: ﴿ هُو الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتُوعَى إِلَى السَّمَاءِ فَلَكَ بَعْضُهُنَّ فَوْقَ بَعْضٍ " ٢٠ وفي التفسير ورد التمييز بين سماء الأرض وسماء الكون، ففي تأويل أورده الطبري ورده الماوردي ٢٠ تصريح بأن الدخان أصل سموات الأرض أي طبقات الجو؛ لا سموات الكون: "الدُّخَانُ الَّذِي جَعَلَهُ اللَّهُ لِلْأَرْضِ سَمَاءً "٢٠ ...

<sup>19</sup> محيد بن أحمد أبي زهرة؛ زهرة التفاسير، دار الفكر العربي (١/ ١٨٩).

<sup>&#</sup>x27;' أبو الفداء إسماعيل بن كثير؛ تفسير بن كثير، المحقق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية؛ ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م (٧/ ١٦٥).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱</sup> محمد بن علي الشوكاني؛ فتح القدير، دار ابن كثير دمشق، الطبعة الأولى؛ ١٤١٤هـ (١٣ ٤٧٩).

۲۲ حسنین محمد مخلوف؛ کلمات القرآن تفسیر وبیان (ص۳۵).

٢٢ مجد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١٧/ ٥٨).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> مجد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١/ ٣٣١).

<sup>°</sup> محمد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١١ ٣٣١).

۲۰ د. حكمت بن بشير بن ياسين، الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور، دار المآثر للنشر والتوزيع بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى؛ ١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩م (١١ ١٣١).

۲۷ محمد بن جرير الطبري؛ جامع البيان، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر، الطبعة الأولى؛ ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م (١١ ٤٦٣).

<sup>^^</sup> الماوردي؛ النكت والعيون، تحقيق السيد عبد المقصود عبد الرحيم، دار الكتب العلمية بيروت (١١ ٩٢).

۲۹ محمد بن جرير الطبري؛ جامع البيان، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر، الطبعة الأولى؛ ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م (١١ ٤٦٣).

وأما ترتيب الخلق فتفصيله: ﴿أَأَنْتُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَاهَا. رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا. وَأَعْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا. وَالْمُرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا. أَخْرَجَ مِثْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَاهَا. وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا. مَتَاعًا لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ ﴾ ٩ االنازعات: ٢٧-٣٠، وقال شمس الدين الشربيني: "والمراد بالسماء (آفاق) هذه الأجرام العلوية""، وقال ابن عاشور: "السَّمَاءَ (الكونية إذن) خُلِقَتْ قَبْلَ الْأَرْضِ؛ لِأَنَّ لَفْظَ ﴿بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ أَظْهَرُ فِي إِفَادَةِ التَّأَخُرِ..، وَلِأَنَّ أَنْظَارَ عُلَمَاءِ الْهَيْنَةِ تَرَى أَنَّ الْأَرْضَ كُرةً الْفَوْسَكُنْ عَنِ (أصل) الشَّمْسِ كَبَقِيَّةِ الْكَوَاكِبِ السَّيَّارَةِ (في) النِّظَامِ الشَّمْسِيّ (إذن)... خَلْقَ السَّمَاوَاتِ (الكونية) مُتَقَدَّمٌ عَلَى الْفُرْضِ..، وَ(السَّمَاءُ) إِنْ أُرِيدَ بِهَا الْجَوُّ الْمُحِيطُ بِالْكُرةِ الْأَرْضِيَّةِ؛ فَهُوَ تَابِعٌ لَهَا مُتَأْخِرٌ عَنْ خَلْقِهَا، وَإِنْ أُرِيدَ بِهَا (آفاق عناقيد الأجرام) الْعُلْوِيَةُ..؛ (فهي) أَعْظَمُ مِنَ الْأَرْضِ فَتَعُونُ أَسْبَقَ خَلْقًا" ا"، وبهذا التأويل قد زال الإشكال كليًا حول عناقيد الأجرام) الْعُلْوِيَةُ..؛ (فهي) أَعْظَمُ مِنَ الْأَرْضِ فَتَعُونُ أَسْبَقَ خَلْقًا" "، وبهذا التأويل قد زال الإشكال كليًا حول أيهما خلق أولا: هل السموات أم الأرض؟؛ وذلك لوجود سموات عُلَى تسبق الأرض في الخلق والنظم، وسموات أيهما تذكر بعدها بترتيب الخلق: ﴿وَمَا خَلَقُنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِنَ ﴾ ١٢ الأنبياء: ٦٠.

والتعبير صريح في القرآن الكريم عن نظام تيارات الرياح حيث يوجد الهواء وتنتقل السحب في المنطقة بين سماء الكون والأرض: ﴿وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ ٢ البقرة: ١٦٤، واستثنى الجو من بقية السماء، وخصه بتوفر الهواء حيث تسبح الطيور: ﴿أَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتٍ فِي جَوِّ السَّمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ ٢ االنحل: ٧٩، وهذا تمييز صريح للجو بالهواء عن بقية السماء.

وفي مقام ترتيب الخلق؛ ورد التضمين ببيانه: ﴿اللّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَقِلَ الْالوسِي: "إِوَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنّ عَلَى اللّهُ وَقِلَ الْالوسِي: "وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنّ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ اللّهُ عَلَى الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ عَلَى اللللللللّهُ اللّهُ عَلَى اللللللللللهُ الللللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ

والخلاصة أن التعبير: ﴿ أَتُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ ﴾؛ والتعبير: ﴿ أَتُمَ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾.. ﴿ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ ﴾؛ لا يأبى حمل لفظ (السَّمَاء) على دخان كثيف أحاط بالأرض الأولية، ولا يأبى حمل لفظ (سَبْعَ سَمَاوَاتٍ) على تحول الجو الأولي إلى سبع طبقات؛ لكل منها خصيصة تميزها في حفظ الحياة على الأرض.

وأوجز لنا الشيخ القطان الدلالة بقوله: "يَصِرَح أن يُراد بِسَبْع سماوات الطبقات المختلفة لما يحيط بالأرض، وذلك أن الله تعالى.. أكمل تكوين الأرض ودبّت الحياة على سطحها؛ (وكان قد) كيَّف سبحانه جَوَّ الأرض المحيط بها بما يلائم هذه الحياة ويحفظها من أهوال الفضاء، وهكذا كانت طبقات الجو المختلفة.. والحق أن هذه الطبقات لم تُعرف إلا.. (حديثًا).. فأنى المحجد أن يعلم هذه الأمور إلا من الله العليّ الحكيم! لقد بعثه بالحق.. ؛ وعلّمه بالقرآن ما لم يكن يعلم """.



<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> شمس الدين محمد بن أحمد الشربيني؛ تفسير السراج المنير، دار الكتب العلمية بيروت، ترقيم الشاملة (١١ .٩٠).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> مجد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١/ ٣٨٤).

٣٠ محهد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١/ ٤٤٧٠).

۳ شهاب الدين محمود الألوسي؛ روح المعاني، المحقق على عبد الباري، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى؛ ١٤١٥هـ (١٤٨ ١٤١)، و(١١ ٩١)، و(١١ ٨) بالترتيب.

<sup>&</sup>quot;أ إبراهيم القطان؛ تيسير التفسير، ترقيم المكتبة الشاملة (١٦ ١٣).

## الحَقْل العِلْمِي Scientific Field

Meteorology الأرصاد الجوية

#### المَوْضُوع Subject

Atmosphere الغلاف الجوى

## نُصُوص مُتَعَلِّقَة Related Texts

- ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢ البقرة: ٢٢.
- ﴿فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ١ الأنعام: ١ ٢ .
  - ﴿مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْفَى. إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَنْ يَخْشَى. تَنْزِيلًا مِمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلَى ﴾
    ٢ طه: ٢ ٤ .
    - ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا عِبِينَ ﴾ ٢١ الأنبياء: ١٦.
    - ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَنَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ ٢١ الأنبياء: ٣٠.
- ﴿قُلْ أَنِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ. وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَاءً لِلسَّاتِلِينَ. ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالْتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ. فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيْنًا السَمَاءَ الدُنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾ ١٤ فصلت: ٩- ٢٠.
  - ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ السَّنَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّنَمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فَاتْفُذُوا لَا تَنْفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَانٍ ﴾
    ٥ الرحمن: ٣٣.
- ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ ١٦الطلاق: ١٦.
  - ﴿أَأَنْتُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَاهَا. رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا. وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا. وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا. أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَاهَا. وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا. مَتَاعًا لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ ﴿ ١٧النازعات: ٢٧-٣٣.

